From: Freelance Kiruv Maniac (Dovid Konreich, talmid of Rabbi Meiselman)

**Posted At:** Sunday, April 01, 2007 4:59 AM

Conversation: Better Let Rav Shlomo Zalman Auerbach Say It

**Posted To:** Voice From The Wilderness

Subject: Better Let Rav Shlomo Zalman Auerbach Say It

## http://fkmaniac.blogspot.com/2007/04/better-let-ray-shlomo-zalman-auerbach.html

This one is especially timely for Pesach. The essay gives a very down-to-earth explanation why the Exodus from Egypt is mentioned in Kiddush and juxtaposed to the testimony of Ma'aseh Bereishis. It gives a very cogent explanation for the role of miracles in history, and resolves the conundrum raised by Slifkin and his fellow religious evolutionists as to why Hashem has to "tamper with the dials" of creation from time to time.

And of course most importantly, he supplies his definition of kefirah in Ma'ase Bereishis and its confluence with Shabbos Kiddush as per Rav Shlomo Miller. He cites Rashi in Chulin 5a as the main source for this definition of kefira in the Shevisas Shabbos of Hashem at the end of six days of creation.

Here it is. Taken from the collection of divrei Torah from the "Mevakshei Torah" anthology.

This particular essay was also incorporated into the "Arzei Halevanon" Haggada Of the Roshei Yeshiva. The english version published by Artscroll is in volume two pages 55-59. It it NOT a translation of the original hebrew at all but paraphrased and significantly edited. Read the original below.

## Some highlights:

From the first page (bottom): "And there were also a similar form of heretic who, although he believed that God is the Creator, but not that He created the universe in six days. Rather just the primordial matter. And from then on the universe developed by itself and was not made by God.

And according to all these types of heresy... or whether those who say the universe developed and evolved by itself, it makes irrelevant the entire concept of cessation of activity on Shabbos.

SO in oder to uproot all these philosophies and points of view, God made apparent to the Jews all the miracles that were wrought in Egypt.

From the second page (top): "And through the commandeering of nature such as this, it was instilled in the Jews the belief that God generates the existence of the universe in every moment, ... and it also demonstrated clear proof that the universe isn't enternal, ... and similarly the entire development of the universe was brought about by God alone. posted by FKM

ראש ישיבת ייקול-תורהיי ובעל היימנחת שלמהיי

## וידעתם כי אני ד' המוציא אתכם מתחת סבלות מצרים

וידעתם כי אני ד'

חזייל אמרו בחולין (ה, א) מומר לדבר אחד לא הוי מומר לכל התורה מלבד עייז וחילול שבת, והנה בדברי רשייי שם יש להרגיש שעייי חלול שבת מלבד שכופר במעשה בראשית הרי הוא גם מעיד שהקבייה לא שבת, וכן צריך ביאור מאי דכתיב (דברים ה, טו) וזכרת כי עבד היית בארץ מצרים ויוציאך וכוי על כן צוך די אלקיך לעשות את יום השבת, דאיזה זכרון יש ליציאת מצרים בשמירת השבת, וכבר הרחיב בזה הרמביין שם, וגם אמרו בפסחים (קיז, ב) וצריך שיזכיר יציאת מצרים בקידוש היום.

ולבאר כל זה נקדים עפייי הכלל הידוע של הקדמונים, שההבדל בין נסים גלויים לנסים הנעשים בהסתרת פנים הוא, שאם הנס בא מחמת המעשים טובים של בעל הנס עצמו אז הוא זוכה להכיר בנסו, משאייכ אם הנס הוא רק עייי זכות אבות או זכותם של אחרים אז אין בעל הנס מכיר בנסו ואינו זוכה לראותו. וכן כתב רש"י (בראשית יט, יז) בשם המדרש, דלכך צוה המלאך את לוט ואשתו שלא יביטו אחריהם מפני שלא זכו לינצל מהפיכת סדום אלא בזכות אברם אבינו ולא בזכות עצמם, ולכך אשתו שהביטה אחריה נהפכה לנציב מלח.

והנה ביציאת מצרים שהיו ישראל שקועים במייט שערי טומאה, וכל ארץ מצרים היתה מלאה מגילוליהם של ישראל (מדרש רבה על הפסוק שיר השירים ב, ח, קול דודי הנה זה בא), עד שהעיד עליהם שרו של ים הללו עובדי עייז וכוי, ואייכ מה טעם דבכייז ראו בגלוי את מופתי די, וראתה שפחה על הים מה שלא ראה יחזקאל בן בוזי, והעידה התורה (דברים לד, יא) לכל האותות והמופתים וגו' לעיני כל ישראל.

ונראה דכל מה שזכו ישראל לראות בגלוי את הניסים בארץ מצרים לא היה בזכות עצמם, אלא דרק מפני שעיקר תכלית הניסים היה כדי לטעת בליבם את האמונה בדי, ושתהיה אמונה זו מושרשת וברורה בקרבם ולדורות הבאים אחריהם, ולכן זכו לראותם. דבאמת כל הניסים שהיו במצרים הלא היו רק מפני שרצה הקבייה להכביד את לב פרעה, וגם היו ישראל יכולים להנצל ממצרים גם בדרכים טבעיים, ובדרכים אלו היה יכול להוליכם אל המדבר ללא הנס הגדול של קריעת ים סוף, אלא דכל זה היה רק כדי לטעת בלבם את האמונה בדי.

והנה כידוע הכופרים הקדמונים לא האמינו בבריאת העולם עייי הקבייה בששת ימי בראשית ושיש אדון לעולם השולט על כל הבריאה, וכמו שמצינו בחז״ל שעד אברהם אבינו ע״ה לא היה מי שקראו אדון, וכן יש שטעו כי אחר שברא הקב״ה את העולם שוב אינו תחת רשותו, וגם אינו משגיח עליו, רק מסרו למערכות הטבע, ואינם מאמינים כי הקב"ה מלא כל הארץ כבודו ולית אתר פנוי מיניה, ושהוא מחדש בכל רגע ורגע את כל הבריאה, וכמאמרם זייל עה"פ (תהילים קי"ט) לעולם די דברך נצב בשמים, ולו יצויר העלמת פנים היה נהפך כל העולם לתוהו ובוהו. וכנגד השיטות הללו אנו אומרים בתפילה את הפסוק ייואתה מחיה את כולםיי דהיינו שהקבייה רק הוא מחיה בכל רגע ורגע את כל הבריאה והרי היא כבריאה חדשה, ויש לעולם אדון ומושל, כמבואר בהמשך הפסוק "וצבא השמים לך משתחוים", דהיינו שכל מערכות השמים והטבע כולם משתחוים לך, כי לא יצויר השתחויה כי אם לזולת המשתחוה. וגם היו כאלו מן הכופרים שאמנם האמינו בקב״ה שהוא בורא, אלא שלא ברא את העולם בששה ימים כי אם את החומר ההיולי בלבד, ומשם ואילך כל ההמשך היה מאיליה ולא עייי הבורא יתברך.

**ולפי** כל דעות נפסדות אלו, דכל הבריאה לא נעשתה חייו עייי הקבייה, בין לאלו האומרים שהעולם הוא קדמון, ובין לאלו האומרים שהעולם המשיך והתוסף מאליו, לא שייך כלל הענין של מנוחה ביום השבת.

ולכן כדי להפקיע מכל הדעות והשיטות הללו, הראה הקב"ה לישראל את כל הניסים שנעשו במצרים, וזאת אע"פ שמצד עצמם לא היו זכאים וראויים לראותם, והיינו שאין הענין כאן משום זכות אור אפרים

אלא רק כדי להחדיר בלבם את האמונה האמיתית, שהקב״ה הוא האדון על העולם והוא המשגיח עליו ומהווה בכל רגע את הבריאה ושלא היתה הבריאה נעשית מעצמה. שהרי ניסים אלו שהיו במצרים אינם דומים לשאך הנסים שנעשו לישראל במשך הדורות, דהנה הנס שנעשה לישראל כשנכנסו לארץ ישראל דנבקע להם הירדן היה באופן של "ויעמדו המים", דהיינו צורת הנס היתה רק ע"י כח שלילי שהמים לא היו נוזלים כי נלקח מהם הטבע של המים שהם נוזלים וממילא נשאר ״ויעמדו המים״, ונס כזה נעשה גם לרבי פנחס בן יאיר שאמר לנהר חלוק מימיך.

אבל הניסים שנעשו לישראל במצרים היו עייי כח היצירה של שידוד כל מערכות הטבע, וכגון במכת דם שהמים נהפכו לדם, דאין הכונה שנתערבו מים עם דם, אלא המים עצמם נשתנו ונהפכו לדם, ועל דרך זו היו כל המכות והניסים שהיו במצרים. וכן הנס של קריעת ים סוף דכתיב ביה יינצבו כמו נד נוזליםיי. שהיינו שהנס לא היה רק עייי כח השלילה שנלקח מו המים הטבע של היותם נוזלים. אלא יינדיי ויינוזליםיי, ועייי שידוד הטבע שכזה נקבעה בישראל האמונה כי הקבייה הוא המהוה את העולם בכל רגע והוא שולט עליו, ולכן בידו לשנותו כרצונו. וגם נוכחו לדעת כי העולם אינו קדמון, כי אילו היה קדום לא היה הקב"ה שולט עליו, וכן כל ההתפתחות שנתהוה בעולם הוא ע"י הקב"ה בלבדו.

**ומעתה** הואיל ועיי ניסים אלו נתברר לישראל בהכרה ברורה שהקבייה הוא האדון והשולט על כל הבריאה, הרי נתאמתה בהם האמונה שהקב״ה ברא את העולם בששה ימים, ושבת ביום השביעי. והואיל והוא שבת ביום השביעי גם הם מחוייבים לנוח ביום השבת.

ולפי״ז ניחא הא דקודם יציאת מצרים היה הדין שמי ששבת נתחייב מיתה כדין גוי ששבת, אע״פ שגם לפני יציאת מצרים היה עיקר הטעם של שמירת שבת כעדות על מעשה בראשית, אמנם לפי דברינו נמצא דלפני שראו את כל הניסים עדייו לא נתבררה בהם מהות האמונה האמיתית של יום השבת, לכן לא יכלו לקיים את מצות השבת. וכמו שמצינו (יומא סט, ב) אצל ירמיה ודניאל שלא אמרו בשבחיו של הקב"יה ייהגבור והנוראיי, מפני ששאלו איה גבורותיו ואיה נוראותיו, ואף כי ודאי האמינו בגבורותיו ונוראותיו, אלא שכל התשבחות שאנו משבחים לדי הלא את עצמותו יתברך לא ישיג שום נברא, ורק עייי פעולותיו ומעשיו אנו משבחים אותו, ולכן כשלא ראו את גבורותיו ונוראותיו בפועל לא אמרו שבחים אלו, כמו״כ בשמירת השבת אעייפ שהאמינו בדי ובמנוחתו ביום השביעי, מיימ לא שמרו את השבת רק אחרי שנוכחו בבירור גמור כי הבריאה וכל מה שנתהווה לא נעשה מעצמו אלא ע"י אדון כל.

ולפיייז יובן הטעם למה נקראת השבת שלפני הפסח יישבת-הגדוליי, כי רק לאחר שראו את ניסי מצרים הגיעו להכרה ולעומק האמונה של חידוש העולם ע"י הבורא יתברך, וזכו להבין את ענין שמירת השבת, ונמצא שניסי מצרים הם הגורמים לנו את שמירת כל השבתות, ולולא ניסי מצרים לא היינו זוכים רלל למצוח השרח.

ובזה ניחא דברי רשייי בחולין שכתב שעייי חלול שבת מלבד שכופר במעשה בראשית הרי הוא גם מעיד שהקב"ה לא שבת, כי הלא אפילו מי שאינו עובד ע"ז ומאמין בדי ואעפ"כ אינו שובת בשבת, הרי הוא כאותם שאינם מאמינים שבריאת העולם והתפתחותו היתה עייי די, ואייכ הוא מעיד עדות שקר שהקבייה לא שבת. וגם מבואר הזיכרון שיש ליציאת מצרים בשמירת השבת, והזכרתה בקידוש השבת.

ועניו זה רמוז בסמיכות של סוף התורה לתחילתה, שהתורה מסיימת בפסוקים "לכל האותות והמופתים אשר שלחו די לעשות בארץ מצרים וגוי אשר עשה משה לעיני כל ישראליי, ומתחלת התורה בייבראשית ברא אלוקים את השמים ואת הארץיי, לרמז שתכלית הניסים הם למען יידעו בבירור שהשמים והארץ נבראו עייי הקבייה.

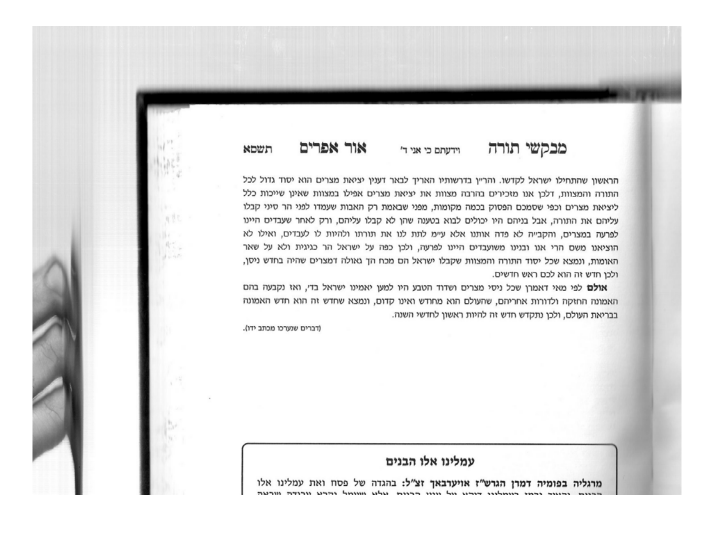
ולפי האמור נבין את מעלתו של חדש ניסן דאיקרי ראש חדשים כדכתיב החדש הזה לכם ראש חדשים, ומבואר בגמרא דאפילו אם לענין שנות העולם מנינן מתשרי משום דבתשרי נברא העולם, בכייז לענין מספר החדשים מתחילין למנות מניסן, וכמפורש בפסוק. והטעם הפשוט נראה מפני שחדש זה היה

הראשון שהתחילו ישראל התורה והמצוות, דלכן או ליציאת מצרים וכפי שסמ עליהם את התורה, אבל ו לפרעה במצרים, והקבייה הוציאנו משם הרי אנו ו האומות, ונמצא שכל יסוד ולכן חדש זה הוא לכם ראי אולם לפי מאי דאמרו

האמונה החזקה ולדורות

בבריאת העולם, ולכן נתקז

מרגליה בפומיה ד הבנים, והאיך נרמו ברצון, ויגיעה מדע שכר וכדו'. וא"כ כ למצרים, אלא על ה



ספר הזכרון

## מבקשי תורה אור אפרים

חלק שני – הלכות הפסח

ובו ארבעה שערים

שער שישי – אור הפסח

דברי אגדה ומחשבה בעניני החג

שער שביעי – אור אפרים

חידושי תורה בענינים שונים הספדים ותולדות חייו של הרב אורי אפרים פרלמן ז"ל שער רביעי – משנת שלמה

פסקים הלכות והנהגות ממרן הגרש"ז אויערבאך זצ"ל

שער חמישי – הלכות הפסח

שבת הגדול, ערב פסח, בדיקת חמץ, מכירת חמץ חמץ ותערובות חמץ, אפיית מצות, ליל הסדר

נערך בם"ד על ידי

שלום אליעזר רומר

בן לא"א מו"ר הגאון רבי אהרן ישעי' שליט"א מח"ם שערי-אהרן

יחיאל לוינברג

רב דביהמ"ד חובבי תורה ודומ"צ בלונדון

יוסף יצחק פרלמן

ר"מ במתיבתא מנורה לונדון ועורך קובץ המאיר

ירושלים \* ניסן תש"ם